
AS IMAGENS DOS MORTOS: AS IDENTIDADES DOS RETRATOS 
FUNERÁRIOS NO EGITO ROMANO  

 
IMAGES OF THE DEAD: IDENTITIES OF FUNERAL PORTRAITS IN ROMAN 

EGYPT 

 

 

Jéssica Ladeira Santana38 
 

Artigo recebido em 29 de julho de 2025 
 Artigo aceito em 12 de junho de 2025 

 

 

Resumo: Neste artigo investigamos como as elites da chora exibiam suas identidades nos retratos 
funerários no Egito romano, no século II d.C. Desde a escolha dos materiais até os elementos 

iconográficos, os retratos demonstram a posição social dos patronos, que buscavam simbolizar filiações 

tidas em vida também na morte, como forma de manter status e privilégios. 

Palavra-chave: Egito romano. Elites da chora. Identidade. Retratos funerários. 

Abstract: This paper examines how the elites of the chora presented their identities through funerary 
portraits in Roman Egypt in the 2nd century AD. From the choice of materials to the iconographic 

elements, they demonstrate the social position of the patrons, who sought to symbolize affiliations held 

in life, as well as in death, as a means of maintaining status and privileges. 

Keyword: Chora elites. Funeral portrait. Identity. Roman Egypt. 

 

 

 

A administração do Egito romano e as elites da chora 

O objetivo deste artigo é apresentar algumas considerações sobre como as 

elites da chora egípcia representavam suas identidades por meio dos retratos 

funerários. Nestes, eram expressas todas as identidades que os indivíduos e famílias 

tinham em vida e que lhes conferiam sentido como egípcios com herança helênica e 

parte da elite local de uma província do Império Romano, no século II d.C. Para 

compreendermos essa prática, é preciso, inicialmente, entendermos como a 

administração romana atuou para que as elites da chora desejassem exibir símbolos 

greco-romanos em favor da manutenção de status quo e benefícios. 

 
38 Mestre em História pelo Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Espírito 

Santo (PPGHIS/ Ufes), sob orientação do Prof. Dr. Belchior Monteiro Lima Neto. Licenciada e Bacharel 

em História pela mesma instituição. Membro do Laboratório de Estudos sobre o Império Romano 

(Leir/ES). https://orcid.org/0009-0005-5150-8861  



Um dos primeiros feitos do governo romano em relação à sociedade egípcia foi 

estabelecer uma medida censitária. A função prática do censo era armazenar dados 

referentes à sujeição, às liturgias e ao tributo (Bowman; Rathbone, 1992, p. 113). 

Outrossim, a noção demográfica estava ligada aos serviços obrigatórios e ao 

recolhimento de impostos, sendo, portanto, a declaração de mulheres, homens, 

crianças e escravos uma questão crucial desde as primeiras décadas do Principado 

(Capponi, 2016, p. 84). Dessa forma, o censo era um instrumento fundamental para 

a organização fiscal e social do Egito romano. 

A realização periódica da medida censitária no Egito romano estava vinculada à 

cobrança do imposto per capita, denominado como laographia. Esse tributo incidia 

sobre os indivíduos registrados no laos — contribuintes do imposto — e era recolhido 

dos homens com idade entre 14 e 62 anos, podendo haver variações no valor conforme 

o nomo (Vasques, 2007, p. 3). Diante disso, a população egípcia foi segmentada em 

diferentes categorias jurídicas. Em primeiro, encontravam-se os cidadãos romanos; em 

seguida, os residentes das póleis — como Alexandria, Náucratis, Ptolemaida e 

Antinoópolis —, tendo a capital do Egito um status superior em relação às outras 

cidades gregas; por fim, havia os não cidadãos romanos e os egípcios (Bagnall, 1997, 

p. 19). Esta divisão jurídica estabelecia o acesso a privilégios e isenções fiscais – 

reservados aos cidadãos romanos, aos habitantes das póleis e das capitais dos nomos, 

enquanto a população egípcia era obrigada a arcar com a totalidade dos impostos. 

No entanto, os egípcios que tivessem participação no ginásio, um antepassado 

heleno e dominassem os conhecimentos da paideia39 poderiam utilizar a identidade 

helena. Além disso, era exigida a comprovação de propriedades rurais e de residência 

em capitais de um nomo, para assim conseguirem alcançar o status de heleno, exercer 

privilégios e manter influência na sociedade. Assim, os cidadãos obteriam vantagens, 

como a concessão de benefícios fiscais, sociais e o direito de exercer funções 

administrativas e magistrados, devido à identidade helena (Capponi, 2011, p. 512).  

Podemos nos questionar: como um egípcio pode ser considerado um indivíduo 

heleno? Primeiro, devemos considerar a dimensão linguística, que constitui um aspecto 

 
39 A paideia englobava uma série de aprendizados filosóficos, mitológicos, literários, políticos, oratórios 

e retóricos edificados na cultura clássica greco-romana, cruciais aos indivíduos que ambicionavam um 
lugar de prestígio na sociedade do Império Romano (Lima Neto, 2018, p. 73). 



fundamental na construção identitária, uma vez que, por meio da linguagem, os 

sujeitos conferem sentido a uma identidade (Woodward, 2021, p. 8). Assim, Hariadne 

da Penha Soares (2011, p. 27; 32) observa que, na Antiguidade, os termos hellenismos 

(substantivo) e, originalmente, hellenizo (verbo) eram usados para designar o ato de 

“falar em grego” ou o “uso correto da língua grega”. A difusão do grego koiné, aliada 

à disseminação do modelo arquitetônico da pólis, teve um papel central na propagação 

das práticas e valores culturais gregos por todo o Mediterrâneo oriental. Dessa forma, 

os indivíduos considerados como helenos pelos romanos eram, em sua maioria, 

egípcios fluentes no grego, que dominavam a paideia e residiam em capitais de nomos. 

Ademais, o governo romano estabeleceu três critérios para o reconhecimento jurídico 

de um indivíduo como heleno: 1) a participação no gymnasium, 2) a residência em 

uma capital de nomo e 3) a posse de propriedades rurais (Vasques, 2013, p. 5). O 

domínio da paideia, ao se tratar de privilégios sob domínio romano, sempre entra em 

cena, pois aqueles que fossem educados de acordo com ela — ou seja, instruídos na 

língua e na cultura gregas — podiam pleitear o status de heleno nas capitais dos 

nomos. 

À vista disso, compreendemos que as elites da chora utilizavam elementos 

valorizados pelo governo romano — como a paideia, a participação no gymnasium e  

a língua grega —  para manter o status e os privilégios. Isso não significa que eles 

abandonaram a cultura faraônica; pelo contrário: negociavam qual identidade seria 

usada de acordo com as circunstâncias. E, na esfera da morte, as elites englobavam 

todas as identidades que usaram durante a vida. 

 

Origem e materiais dos retratos funerários 

É possível compreender as identidades das elites da chora nos retratos 

funerários não só pela análise da iconografia, mas também pelo material utilizado 

como suporte. Desse modo, buscamos ter o conhecimento do início da prática de 

produção dos retratos funerários. Pretende-se compreender o objetivo que os egípcios 

tinham ao construir um retrato para ornar a múmia de um familiar; quais os materiais 

utilizados na produção e qual era a técnica de pintura empregada nos retratos 

analisados. 



O diálogo entre as identidades das elites da chora com as demais culturas do 

mediterrâneo pode ser compreendido a partir da origem dos retratos funerários, que 

são herdeiros da tradição faraônica, mas têm um formato próprio do Egito romano. 

Antes disso, desde o final do Primeiro Período Intermediário e o início do Médio Império 

(séculos XX ou XXI a.C.), a representação do rosto do morto era feita por meio das 

máscaras funerárias (Vasques, 2005, p. 33-35). Estas ainda existiam na época romana, 

mas, no século I d.C., surgiram os retratos funerários, que tiveram uso por 

aproximadamente 200 anos, sem descontinuidades.  

Os retratos funerários tinham como objetivo principal cobrir a cabeça do corpo 

mumificado representado na pintura (Walker, 1997, p. 14). Conforme Euphrosyne 

Doxiadis (2000, p. 84), os retratos incorporados à arte funerária egípcia demonstram 

uma herança helenística, pois o naturalismo presente nas pinturas remonta a Apeles e 

a seus contemporâneos.40 A dominação do Egito pelos macedônios41 implicou não 

apenas transformações políticas, mas também o deslocamento de técnicas artísticas, 

como o naturalismo. Esta passou a ser valorizada e amplamente difundida em todo o 

Mediterrâneo. No contexto egípcio, essa técnica foi empregada na prática funerária, 

expondo valores e normas sociais cultivados nas áreas urbanas do Oriente, como a 

educação, o dever familiar e cívico, e a autoapresentação decorosa (Riggs, 2005, p. 

140–141). 

Para a base dos retratos funerários, era usada madeira que poderia ser de 

árvore nativa egípcia ou importada de outra região do Império Romano. O Retrato de 

Artemidorus (figura 1), que analisamos neste artigo, foi elaborado a partir da madeira 

de Tília, utilizada em 69,4% dos retratos funerários que chegaram aos dias de hoje. A 

Tília é uma espécie nativa do norte da Europa, e dependia de importação para ser 

usada no Egito naquele período, o que aumentava o valor agregado. Essa madeira, 

após temperada, apresentava o teor de umidade reduzido, e, como consequência, 

 
40 Apeles nasceu em Colofão, na Ásia Menor, no século IV a.C.. Foi pintor na corte Macedônica, durante 

o governo de Felipe da Macedônia e de Alexandre, o Grande. As pinturas de Apeles realçavam-se pela 
constituição de tons escuros e claro. Embora fosse um dos maiores pintores da Antiguidade, seus 

trabalhos se perderam (Chilvers; Osborn; Farr, 1994, p. 21). 
41A dominação macedônica teve início com Alexandre, o Grande (332 a.C.), e foi mantida e legitimada 

pela Dinastia Ptolomaica (306/5-30 a.C.) por meio de estratégias de negociações com as elites locais 
do Egito (Santana, 2024, p. 44; Hölbl, 2010, p. 9). 



desenvolvia elasticidade e força, qualidades que contribuíam para a sua manipulação, 

além de minimizarem os ataques de insetos, conferindo-lhe uma maior durabilidade. 

A predominância da madeira de Tília nos retratos funerários é explicada mediante dois 

aspectos: o primeiro, devido aos atributos práticos, como a resistência a insetos e a 

maleabilidade, o que contribuiu para a conservação do retrato durante o ritual 

funerário e até o sepultamento; o segundo, consiste nas relações comerciais que 

ligavam Hawara — necrópole de Arsínoe no Faium — a outras regiões do Império 

Romano (Terpstra, 2019, p. 69).  

Para a produção dos retratos funerários, os pintores empregavam duas 

técnicas: a encáustica e a têmpera. A última era composta por material solúvel em 

água, como resinas, colas de animais, gema e clara de ovo. O resultado disso foi uma 

modelação tridimensional, de acordo com Doxiadis (2000, p. 98). Já a técnica de 

encáustica, cujo nome deriva do grego enkaio, que significa “para queimar”; era feita 

a partir de cera de abelha pura ou misturada a resinas, derretida e adicionada aos 

pigmentos; a encáustica também poderia ser produzida a frio após a emulsão dos 

ingredientes (método de saponificação),42 permitindo a mistura de ovo, óleo e 

pigmentos; após isso, o produto poderia ser usado frio ou quente (Doxiadis, 2000, p. 

95).   

Um dos elementos mais recorrentes na composição dos retratos funerários é o 

douramento ou a cor dourada. A utilização do ouro remete à crença egípcia segundo 

a qual os mortos eram identificados aos deuses, que possuíam a carne dourada. Este 

metal era um símbolo da imortalidade, considerado mágico, sendo uma metáfora para 

existência eterna. A adição de ouro a objetos sagrados, como os retratos funerários, 

enfatizava o seu valor (Vasques, 2005, p. 48). Para dourar detalhes da pintura, a folha 

de ouro era adicionada à superfície por intermédio da clara de ovo. Existia também o 

douramento falso, que era composto por meio de uma mistura de amarelo ocre, branco 

e vermelho (Doxiadis, 2000, p. 99). Portanto, o ouro podia ser utilizado em todo 

 
42 A saponificação é uma reação química usada para confecção de álcoois graxos a partir de ácidos 

graxos (Britannica, 2024, p. 1).  Nos retratos funerários, eram misturados cera e água, que eram 
fervidas, e, depois de sua dissolução, somava-se carbonato de amônio ou amônia, que era misturado 

até alcançar o ponto de saponificação da cera. Quando esfriava, podia ser isolado o excedente de água 

e misturado ao pigmento, podendo ser inserida a goma arábica (Macarena Argandona, 2021, p. 89; 
98).  



envoltório do retrato, como no Retrato de Artemidorus (figura  1), em que há inscrição 

e símbolos dourados espalhados por todo o corpo.   

À vista disso, é possível inferir, por meio do material empregado na confecção 

dos retratos funerários, que os patronos eram indivíduos com recursos suficientes para 

arcar com materiais onerosos, como madeira importada e ouro. Isso reforça que os 

mortos representados nos retratos funerários eram membros das elites da chora, as 

quais usavam o espaço da morte para demonstrar as identidades que mantinham em 

vida.  

 

Identidades no Retrato de Artemidorus 

Como vimos até agora, as elites da chora egípcia dialogavam com diversas 

identidades em vida (egípcia, helena e romana), e, na morte, recorriam a elementos 

de todas elas para demonstrar todas as filiações que o indivíduo e família possuíam. A 

exibição do status evidenciava-se desde a escolha do sepultamento conforme a 

tradição faraônica até a escolha da madeira. Além disso, em certos retratos podemos 

averiguar a demarcação social por meio do estilo do cabelo, dos acessórios, da 

indumentária, da inscrição e dos símbolos religiosos. 



 
   Figura 1: Retrato funerário de Artemidorus 

      Fonte:  https://www.britishmuseum.org/collection/object/Y_EA21810 
Acesso em: 08/06/2025 

 

O Retrato funerário de Artemidorus (figura 1) é de um egípcio que morreu por 

volta dos 20 anos (Doxiadis, 2000, p. 70), entre os anos 100 e 120 d.C. (Walker; 

Bierbrier, 1997, p. 56). Na cultura helênica, os primeiros pelos no queixo e no lábio 

superior marcavam o início da puberdade. Para os romanos, os pelos simbolizavam a 

vida adulta; porém, a prática da remoção era valorizada. Já os egípcios relacionavam 

a ausência de pelos à pureza física e espiritual. A representação do falecido com 

bigodes indicava que ele morrera quando estava em uma fase de vigor e atratividade 

sexual, o que indicava um renascimento perfeito, segundo os ideais helenísticos, fato 

que reforçava a posição social do morto (Montserrat, 1993, p. 219-221).  Em vista 

disso, compreendemos por que os egípcios adotaram símbolos romanos e gregos como 



uma forma de se inserirem na sociedade imperial. A dominação romana estipulou 

fronteiras sociais no Egito; porém, os egípcios atuaram a seu próprio favor, construindo 

identidades multifacetadas e expondo isso no ritual funerário. 

 

 
Figura 2: Busto do Retrato funerário de Artemidorus 

      Fonte:  https://www.britishmuseum.org/collection/object/Y_EA21810 

Acesso em: 08/06/2025 

 

Outro símbolo associado à transição para a vida adulta era a utilização de coroas 

de folhas ou guirlandas, como é demonstrado no Retrato funerário de Artemidorus 

(figura 2). Segundo Renato Pinto et al. (2016, p. 45), “[...] uma coroa de folhas sobre 

a cabeça é um [sic] elemento comum à tradição funerária egípcia, grega e 

romana”.  As coroas tinham folhas de oliveira, louro ou mirto — a oliveira representava 

Atena, enquanto o louro simbolizava Apolo. Eram oferecidas aos vencedores dos jogos, 

reservadas ao triunfo e às honrarias públicas. As coroas de mirto eram utilizadas em 

casamentos, frequentemente associadas à Afrodite, símbolo de paz e união, e também 

como coroa militar e funerária, ligada à Perséfone. Em Roma, os mirtos simbolizavam 

ainda a união entre patrícios e plebeus, tendo sido plantados dois exemplares diante 



do templo de Quirino.43 Já no Egito romano, as coroas de folhas eram associadas à 

juventude. Dominic Montserrat (1993, p. 222-223) destaca que a guirlanda tinha 

conotações de vitalidade juvenil e associava o morto à puberdade. Sendo assim, 

representações como a de Artemidorus demonstram que o morto estava em seu auge 

físico e no melhor estado para renascer. Dessa forma, entendemos que as coroas de 

folhas e guirlandas eram objetos com significado para os egípcios, romanos e helenos. 

Por meio da interação entre estas três culturas, podem ter sido agregados mais 

simbolismos, em especial ao representar o status social, porque era crucial exibir 

pertencimento à elite local de uma província do Império Romano. 

Elementos como o cabelo e a indumentária também merecem nossa atenção. 

O cabelo de Artemidorus (figura 2) tem o mesmo estilo do de Trajano, demonstrava 

que a alusão ao imperador de sua época evidenciava que o morto fazia parte da elite 

provincial do Império Romano. Além disso, ele está vestindo uma túnica branca e, no 

ombro, há um manto branco-creme  — tais peças são análogas ao estilo grego —, a 

túnica (chiton) e o manto (himation) (Riggs, 2005, p. 141). Do lado esquerdo, há um 

clavus vermelho que demonstra o status social do defunto (Vasques, 2005, p. 58). 

 

Figura 3: Colar usek e inscrição no Retrato funerário de Artemidorus 

      Fonte:  https://www.britishmuseum.org/collection/object/Y_EA21810 

Acesso em: 08/06/2025 

 
43 Perto do cruzamento entre a Via del Quirinale e a Via dele Quatro Fontaine ficava o monte Quirinal, 

onde estava o templo dedicado ao deus Quirino (Coarelli, 2014, p. 233). 



Abaixo do busto de Artemidorus (figura 3), há uma representação do colar usek, 

o qual contém em ambas as pontas cabeças de falcão em dourado. O colar usek 

significa “grande colar”, e era produzido de distintas formas e materiais, e, em grande 

medida, com falcões nas extremidades (Vasques, 2005, p. 60). O uso desse elemento 

em um artefato funerário remonta ao Novo Império (c. 1550-1080). A função do usek 

era a de proteger quem o utilizava, e, nas pinturas dos retratos, atuam para garantir 

a segurança e a eficácia do corpo mumificado (Riggs, 2001, p. 57-58; 63). No Retrato 

funerário de Artemidorus, o colar usek demonstra a manutenção da memória do Egito 

faraônico, evocando símbolos caros à crença funerária passada por várias gerações e 

mantidas mediante a exposição e o sepultamento dos mortos. 

Em seguida, no Retrato funerário de Artemidorus (figura 3), especificamente no 

colar, há uma inscrição em grego e o simbolismo de Maat. Acima da tabula ansata, há 

um vaso com uma planta, e, ao redor dele, duas divindades com a indumentária 

egípcia segurando facas ou penas, utilizadas na destruição do caos; assim, 

representam o conceito de Maat, que personifica os fundamentos de ordem cósmica, 

verdade e justiça (Vasques, 2005, p. 66). Após isso, contém a inscrição, escrita 

originalmente em grego “Artemidorus, descanse em paz”, entre duas cobras em uma 

tabula ansata. A função do nome do defunto no retrato era de apresentá-lo a Osíris e 

os demais deuses do submundo (Corcoran, 1995, p. 39). O nome de Artemidorus, em 

grego significa “presente de Ártemis” (Langellotti, 2020, p. 242), o que corrobora com 

nosso entendimento de que ele dominava a paideia, tinha noção do  idioma grego e 

fazia parte da elite da chora.  

 



   

Figura 4: Colar usek e inscrição no Retrato funerário de Artemidorus 

      Fonte:  https://www.britishmuseum.org/collection/object/Y_EA21810 
Acesso em: 08/06/2025 

 

Por fim, são apresentadas cenas de preparação do corpo, rituais e o  despertar 

do morto no Retrato funerário de Artemidorus (figura 4). A primeira  cena mostra o 

corpo do defunto deitado em um esquife em forma de leão, enquanto Anúbis realiza 

o processo de mumificação. A mão direita da divindade está sobre o cadáver, enquanto 

a esquerda segura um recipiente que poderia conter a água sagrada do Nilo ou óleos 

funerários, conforme Corcoran (1995, p. 58). Em torno do esquife, está Ísis, aos pés, 

e Néftis, próxima à cabeça, ambas atuando como carpideiras – lamentando a morte e 

protegendo o falecido (Vasques, 2005, p. 64). Após esta cena, há Toth e Ra-Horakhty, 

que estão flanqueando o fetiche de Osíris, o qual é vinculado ao culto central do último 



deus em Abidos, e em ambos os lados aparecem duas cobras. A terceira cena ilustra 

a consequência desejada do ritual de mumificação: o retorno do ba do morto à múmia, 

despertando para a nova vida. O ba sobre o corpo representa a visita diária ao falecido 

(Vasques, 2005, p. 63), e a imagem de Osíris pode igualmente corresponder ao próprio 

Artemidorus, pois, no estado mumificado, estabelece-se uma semelhança entre os 

mortos e as divindades (Riggs, 2005, p. 42). 

Na sequência, observa-se a representação de um disco solar alado, dos pés do 

falecido e da coroa atef.44 O disco solar alado tem o simbolismo de proteção e constitui 

uma representação recorrente na arte egípcia (Vasques, 2005, p. 67). Os pés calçados 

com sandálias são fundamentais para garantir a capacidade do morto de permanecer 

em pé e locomover-se no submundo (Corcoran, 1995, p. 50). Entre os pés, está 

disposta a coroa atef, a qual é a coroa de Osíris, em formato de mitra flanqueada por 

penas de avestruz.  As últimas representações mantêm a semelhança entre o defunto 

e Osíris, apresentados nas cenas, como também invocam o disco solar usado por esta 

divindade acima de Tê e da coroa atef. Tais deuses desempenhavam papéis 

importantes no contexto funerário no Egito romano e sua presença foi mantida por 

meio da manutenção da memória coletiva em cada enterro. 

O Retrato de Artemidorus demonstra como as elites da chora egípcia 

compreendiam as suas identidades: um egípcio com filiação helenística e romana. A 

cultura egípcia era crucial para o sujeito conseguir alcançar um pós-vida segundo a 

crença faraônica, a qual foi perpetuada por milênios. Já a helenística foi herdada do 

período ptolomaico, em que os helenos migraram para o Egito e, de forma orgânica 

ou não, construíram relações e trocas culturais com os egípcios. A cultura romana era 

a dominante no período de confecção do Retrato de Artemidorus, e aludir a símbolos 

romanos, como o cabelo no estilo do imperador, simbolizava conexões do morto com 

o poder romano; em menor ou maior grau, significava que ele fazia parte da elite 

provincial do Império Romano. 

 

 

 
44A coroa Atef era “alta decorada com dois chifres salientes, duas penas e um pequeno disco, usado 

principalmente pelo deus Osíris” (Pinch, 2002, p. 227). 



Considerações finais  

 Em suma, compreendemos que os retratos funerários demonstram como as 

elites da chora egípcia articulavam as identidades egípcia e greco-romana para reforçar 

a posição social no Egito romano. Vimos que até mesmo os materiais escolhidos para 

a confecção demonstram a riqueza e o lugar social em que a família dos mortos 

desejavam se manter. Assim, recorreram a materiais valiosos, como madeira 

importada e douramento. Na esfera funerária, as elites da chora buscavam representar 

as identidades e as estratégias de inserção social para manter o status quo. Desse 

modo, os retratos funerários eram usados para exibir as diversas identidades utilizadas 

pelos egípcios em vida. Na morte, todas essas identidades eram englobadas: símbolos 

greco-romanos para manter a posição de prestígio e também egípcios para conceder 

ao morto um pós-vida conforme a crença egípcia. 

 

 

 

 

 

Referências 

Documentação primária da cultura material 

DOXIADIS, E. The Mysterious Fayum Portraits: Faces from Ancient Egypt. London: 

Thames  & Hudson, 2000. 

 

WALKER, S.; BIERBRIER, M. Ancient Faces Mummy Portraits from Roman Egypt. 

London: British Museum, 1997. 

 

Bibliografia instrumental 

WOODWARD, K. Identidade e diferença: uma introdução teórica e conceitual. In: 

SILVA, T. T. da (Org.). Identidade e diferença: a perspectiva dos Estudos Culturais. 

Petrópolis: Vozes, 2021. p. 7-72. 

 

Obras de referência 

 

CHILVERS, I.; OSBORNE, H.; FARR, D. Apelles. In: CHILVERS, I.; OSBORNE, H.; FARR, 
D. (Ed.). The Oxford Dictionary of Art. Oxford: Oxford University, 1994. p. 21. 



 

Obras de apoio 

 

BAGNALL, R. S. The Fayum and its People. In: WALKER, S.; BIERBRIER, M. (Ed.). 
Ancient Faces Mummy Portraits from Roman Egypt. London: British Museum, 1997, p. 
17-20. 

 

BOWMAN, A. K.; RATHBONE, D. Cities and Administration in Roman Egypt. The Journal 
of Roman Studies, v. 82, p. 107-127, 1992. 

 

CARTWRIGHT, C. Understanfind Wood Choices for Ancient Panel Painting and Mummy 
Portraits in the APPEAR Project Through Scanning Electron Microscopy. In: SVOBODA, 
N; CARTWRIGHT, C. (Ed.). Mummy Portraits of Roman Egypt: Emerging Research from 
the APPEAR Project. Los Angeles: J. Paul Getty Museum, 2020. p. 16-23. 

 

CAPPONI, L. Augustan Egypt: The Creation of a Roman Province. London/New York: 
Routledge, 2016. 

 

CAPPONI, L. Priests in Augustan Egypt. In: RICHARDSON, J. H.; SANTANGELO, F. 
(Ed.). Priests and State in the Roman World. Kempten: Franz Steiner Verlag Stuttgart, 
2011. p. 507-528. 

 

COARELLI, F. Rome and environs: an archaeological guide. Berkeley: University of 
California Press, 2014. 

 

CORCORAN, L. H. Portrait Mummies from Roman Egypt (I-IV Centuries A.D.) with a 
Catalog of Portrait Mummies in Egyptian Museums. Chicago: The University of Chicago. 
1995. E-book 

 

HÖLBL, G. A History of the Ptolemaic Empire. London/ New York: Routledge, 2010.  

 

LANGELLOTTI, M.; RATHBONE, D. Introduction. In: LANGELLOTTI, M.; RATHBONE, 
D. (Ed.). Village institutions: in Egypt in the Roman to Early Arab Periods. Oxford: 
Oxford University, 2020. p. 1-19. 

 

LIMA NETO, B. M. Paideia e ascensão social na África romana: a biografia de Apuleio 
de Madaura (séc. II d.C.). Heródoto, n. 2, v. 3, p. 72-87, 2018. 



MACARENA ARGANDONA, S. La encáustica: Estudio y recreación técnica a partir de los 
retratos de el Fayum. 2021. Grado (Grado em Conservación y Restauración de Bienes 
Culturales) – Universidad de La Laguna, La Laguna, 2021. 

 

PINCH, G. Handbook of Egyptian mythology. Santa Barbara: ABC-CLIO, 2002. 

 

PINTO, R.; VASQUES, M. S.; TROMBETTA, S; BINA; T.; GREGORI, A. M. Religião e 
práticas mortuárias no Império Romano (I). In: FLEMING, M. I. D’A. (Org.) 
Perspectivas da Arqueologia romana provincial no Brasil. São Paulo: Annablume 
arqueológica, 2016. p. 34-50. 

 

RIGGS, C. The Beautiful Burial in Roman Egypt: Art, Identity and Funerary Religion. 
Oxford: Oxford University, 2005. 

 

RIGGS, C. ‘Forms of the Wesekh Collar in Funerary Art of the Graeco-Roman Period’. 
Chronique d’Égypte, v. 76, p. 57-68, 2001. 

 

SANTANA, J. L. Identidade e alteridade no Egito greco-romano: uma análise da 
Geografia, de Estrabão e dos retratos e das máscaras funerárias (séculos I E II). 2024. 
Dissertação (Mestrado em História) Programa de Pós-Graduação em História, 
Universidade Federal do Espírito Santo, Vitória, 2024. 

 

SOARES, H. da P. Os cultos de Ísis e Atargátis no Alto Império Romano: conflito 
religioso e formação de identidades nas Metamorphoses e de Dea Syria. 2011. 
Dissertação (Mestrado em História) – Programa de Pós-Graduação em História, 
Universidade Federal do Espírito Santo, Vitória, 2011. 

 

TERPSTRA, T. The Materials of Mummy Portraits in the Context of the Roman 
Economy. In.:  RÖNKKÖ, E.; TERPSTRA, T.; WALTON, M. (Ed.). Portrait of a Child: 
Historical and Scientific Studies of a Roman Egyptian Mummy, 2019. p. 63-71. 

 

VASQUES, M. S. Egito Romano: identidade, poder e status social. Associação Nacional 
dos Professores Universitários de História – XXVII Simpósio Nacional de História, p. 1-
16, 2013. 

 

VASQUES, M. S. A chora egípcia e as identidades culturais no Egito Romano: uma 
abordagem arqueológica. Associação Nacional dos Professores Universitários de 
História – XXIV Simpósio Nacional de História, p. 1-9, 2007. 

 



VASQUES, M. S. Crenças funerárias e identidade cultural no Egito romano: máscaras 
de múmia – volume I. 2005. Tese (Doutorado em Arqueologia) – Programa de Pós-
Graduação em Arqueologia, Museu de Arqueologia e Etnologia, Universidade de São 
Paulo, São Paulo, 2005. 

 

WALKER, S. Mummy Portraits and Roman Portraiture. In: WALKER, S.; BIERBRIER, M. 
(Ed.). Ancient Faces: Mummy Portraits from Roman Egypt. London: British Museum, 
1997. p. 14-16. 

 

Sites de apoio: 

 

Encyclopedia Britannica. Saponification: chemical reaction. c. 2024. Disponível em: 
<https://www.britannica.com/science/saponification>. Acesso em: 08 jul. 2025  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 


